


Ofrecida con amor y gratitud a los pies de loto de

Bhagawan Śri Sathya Sāi BābaBhagawan Śri Sathya Sāi Bāba



108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA SAI BABA

108 Espejos para “Conocerse a sí mismo”
Guía de estudio para una profunda contemplación 

Parte 1 de 6 
(Nombres del 1 al 18)



4 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

El Comité de Estudios de las Escrituras de Śri Sathya 
Sāi está lanzando un conjunto de guías de estudio 
basadas en los 108 nombres de Bhagawan Śri Sathya 
Sāi Baba. Las seis guías presentan 18 nombres cada 
una, y se centran en cómo todos nosotros podemos 
reflejar personalmente los ideales encarnados 
en estos nombres en nuestra vida diaria y llegar a 
conocer los profundos aspectos divinos de nuestro 
Verdadero Ser.

Casualmente, el tema del 99º aniversario del 
nacimiento de nuestro divino Maestro es “Conócete 
a ti mismo”. Era evidente que las manos invisibles del 
Diseñador y Programador Maestro ya habían puesto 
en marcha los engranajes creando esta coincidencia 
o la congruencia de “incidencias Divinas”.

¿Cómo podemos beneficiarnos todos de esta opor-
tunidad?

1.	 Cantar regularmente los nombres divinos. Swami 
ha dicho que en Kaliyuga, cantar el nombre de 
Dios (Namasmaraṇa) es el camino más fácil para 
la liberación.

2.	 Podemos memorizar estos nombres a medida 
que vayan saliendo en tandas de 18 para que sea 
más fácil recordarlos con el tiempo.

3.	 Podemos leer el comentario después de cada 
nombre para comprender su significado espiri-
tual.

4.	 Podemos dedicar tiempo a las preguntas de autor 
reflexión que aparecen al final de cada sección y 
elegir como encarnaremos la cualidad de cada 
nombre en nuestra vida cotidiana.

Si deseas escuchar cómo se cantan los 108 Nombres, 
te recomendamos visitar este enlace de YouTube: 
https://youtu.be/BogqrQDGErA.

Creemos firmemente que nuestro sincero intento de 
Sensibilizar, Anclar e Integrar (SAI) a través de estos 
cuatro enfoques nos permitirá elevar nuestra frecuen-
cia espiritual y ampliar nuestra conciencia para abra-
zar las expectativas del Avatar.

En los próximos meses, utilicemos todos estas 
Guías de Estudio para crear mejores versiones de 
nosotros mismos. Luego, para el gran centenario del 
Nacimiento en el año 2025, estaremos listos para ofre-
cer nuestras vidas como una ofrenda santa y pura a 
los pies de loto del Divino Maestro.

Esto resonará con la última línea de la Oración Divina 
que Swami dio al mundo: “Toma mi todo y déjame ser 
un instrumento para tu trabajo”.

¡Feliz cumpleaños hermanos y hermanas!

Comité de Estudios de las Escrituras 
de Śri Sathya Sai

NOVIEMBRE 2024NOVIEMBRE 2024

https://youtu.be/BogqrQDGErA


5108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

Cuando el Comité de Estudios de las Escrituras de Śri 
Sathya Sāi decidió ofrecer una serie de guías de estudio 
basadas en los 108 nombres de Bhagawan Śri Sathya 
Sāi Baba, se vio una oportunidad única para proporcio-
nar “108 espejos” en los que todos los devotos pudieran 
ver su propio reflejo Divino. Como Sathya Sāi Bāba ha 
declarado: Cuando el Comité de Estudios de las Escrit-
uras de Śri Sathya Sāi decidió ofrecer una serie de guías 
de estudio basadas en los 108 nombres de Bhagawan 
Śri Sathya Sāi Baba, se vio una oportunidad única para 
proporcionar “108 espejos” en los que todos los devotos 
pudieran ver su propio reflejo Divino. Como Sathya Sāi 
Bāba ha declarado: 

“Todo está en ustedes. Todo es el reflejo de su Ser 
Interior. Todo es una manifestación de la Suprema 
Realidad Absoluta (Brahma). Considérense 
Brahma”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
30 de julio de 1996

“Recuérdense a sí mismos: ʻNo soy diferente de 
Diosʼ”. 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
23 de noviembre de1983

“El camino más fácil es sentir ̒ Yo soy Tú, Tú eres Yoʼ, 
de modo que no haya ningún otro objeto. Cuando 
la visión se concentra en el Atma interior, ambos 
son uno. Este es el camino más fácil y real para 
comprender la Realidad”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
13 de mayo de 1994

En esta Introducción, Swami define la práctica espiritual 
en general como upavāsa o upāsana, lo que significa 
que al repetir el nombre divino de Dios (nāmasmarana) 
estamos permaneciendo con Dios o sentados cerca 
de Dios con el fin de absorber las cualidades Divinas y 
desarrollar la visión Divina.

Cualquiera de los 108 nombres de Bhagawan Śri Sathya 
Sāi Bāba es nada menos que nuestro propio nombre, 
en el sentido de que representa nuestra naturaleza 
Divina. Swami está planteando el objetivo de cualquier 
esfuerzo espiritual, que es aprender a vivir y actuar de 
acuerdo con nuestra Naturaleza Divina o Ser Divino, 
mientras que al mismo tiempo dejamos atrás gradual-
mente las limitaciones de nuestro ser mundano y físico.

Como dijo Swami: “Soham, Sāi Ram, Sivoham, todos 
significan lo mismo”. Así pues, mientras cantamos cual-
quiera de los nombres divinos, en realidad estamos 
articulando el sonido natural de nuestra respiración, 
que afirma continuamente: “Yo soy Dios”.

Esta afirmación es el hilo conductor subyacente en 
cada uno de los 108 nombres diferentes. La manera 
de acercarse a un nombre Divino es sumergirse en su 
significado, y ver en ese significado “lo que Realmente 
Somos”.

Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba nos ha recordado 
continuamente este principio de tantas maneras…

Dios está tan cerca 
como ustedes lo sientan que está

En sánscrito, el ayuno se denomina upavāsa y 
significa algo mucho más importante que perd-
erse una comida. Significa “vivir con” o “vivir cerca”. 
¿Con quién? ¿Cerca de quién? Cerca y con Dios. 
Upavāsa significa vivir en la ininterrumpida pres-
encia constante del Señor, a través de nāmasma-
raṇa. 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
15 de febrero de 1969

La palabra upasana significa que están sentados 
cerca de Dios. Durante el invierno, si nos sentamos 
cerca de un calefactor, obtenemos el beneficio del 
calor. Hacemos prácticas espirituales (upavāsa) 
porque queremos acercarnos a Dios y perman-
ecer cerca de Él. ¿Cuál es el beneficio de estar cerca 
de Dios? El beneficio es que la naturaleza divina 
de Ser-Consciencia-Bienaventuranza (Sat-Chit-
Ānanda) de Dios vendrá sobre nosotros y las malas 
cualidades desaparecerán. Así es como debemos 
entender el significado de upavāsa.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
13 de junio de 1973

La manera adecuada de 
experimentar a Dios

Todas las formas en que se venera a Dios son 
producto de la imaginación humana. La forma 
adecuada de experimentar a Dios es sentir, con 
todo tu ser interior, que tú eres la Divinidad misma. 

INTRODUCCIÓNINTRODUCCIÓN

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/all-are-embodiments-brahman-alternative-translation
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/all-are-embodiments-brahman-alternative-translation
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/perpetual-bliss
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/perpetual-bliss
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/see-one-many-0
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/see-one-many-0
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/thieves-or-masters/  
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/true-nature-dharma/?keyword=the+unbroken+constant+presence


6 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Dicha experiencia los hará sentir la presencia de 
la Divinidad en todos los seres y todas las cosas. 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
23 de noviembre de 1997

Son humanos sólo en la forma, 
pero su naturaleza es Divina

¿Cuáles son las búsquedas espirituales que hay 
que seguir para llegar a ser uno con Dios? Cuando 
el fuego y el carbón se separan, permanecen 
como están. Sólo cuando se juntan y se avivan, el 
carbón se transforma en fuego. Del mismo modo, 
acérquense a Dios y ámenlo de todo corazón. La 
cercanía y el amor a Dios los convertirán en uno 
con Dios.

Son humanos sólo en la forma, pero su natu-
raleza es divina. Es sólo el Atma la que se mueve 
de arriba a abajo. Todo lo que se piensa, se dice y 
se hace se debe sólo a la presencia de Atma. Por 
esto, Krishna ha dicho: “Son chispas eternas de Mí 
Mismo”. Ustedes son el reflejo de Dios. El propósito 
de las búsquedas espirituales reside en la unifi-
cación del hombre y Dios.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
11 de octubre de 1998

Beneficios de reconocer 
nuestra verdadera naturaleza

Cuando consideren al yo (el yo individual) como 
el Ser Divino (Atma), estarán libres de todo 
sufrimiento. En caso de que lleguen los problemas, 
desaparecerán como la nieve en una montaña.

¿Por qué deberían preocuparse por estas nubes 
pasajeras? Cuando hayan adquirido conciencia 
del Ser (Ātma Jñāna) no habrá necesidad de que 
se preocupen por nada.

Cuando miren más allá del cuerpo y la mente, 
comprenderán su verdadera naturaleza: el Prin-
cipio Divino que hay en ustedes. Cuando hayan 
comprendido esta verdad básica, podrán llevar a 
cabo todas sus actividades diarias y cumplir con 
sus deberes con espíritu de dedicación. 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
23 de noviembre de 1997

Ustedes son la encarnación de 
la Divinidad

Las personas son una combinación de cuerpo, 
mente y el Ser Divino (Atma). Sólo sobre esa base, 
se dice que no son una persona, sino tres:

La que ustedes crees que son, el que los demás 
creen que son y el que realmente son.

El que ustedes crees que son está relacionado con 
su cuerpo físico. El que los otros piensan que son 
está relacionado con su mente. El que realmente 
son está relacionado con el Atma. Ustedes no son 
el cuerpo o la mente. Ustedes son las encarna-
ciones del Ser Divino (Atma). 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
6 de julio de 1996

Superar el Ídolo, 
la Foto y la Imagen

Desde un punto de vista físico pueden consider-
arse diferente de Dios. En el reino mental deben 
sentir que son la chispa de lo Divino. Pero desde el 
punto de vista Átmico, deben darse cuenta de que 
no son diferente de Dios. Tienen que hacer todos 
los esfuerzos para darse cuenta de esta unidad.

No deben distanciarse de la Divinidad basán-
dose en el apego al cuerpo. Sin comprender su 
relación con Dios, todas sus prácticas espirituales 
no servirán de nada. Pero una vez que compren-
dan este principio de unidad, dondequiera que 
estén, son uno con Dios. 

–Śri Sathya Sāi Bāba 
11 de octubre de 1998

Son humanos sólo en la forma, pero su naturaleza 
es divina. El que se mueve de arriba a abajo es solo 
el Yo Divino. Todo lo que se piensa, se dice y se hace 
se debe únicamente a la presencia del Ser Divino. 
Por esto es que Krishna ha dicho: “Son chispas eter-
nas de Mí mismo”. Ustedes son el reflejo de Dios. El 
propósito de las búsquedas espirituales reside en 
la unificación del hombre y Dios.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
11 de octubre de 1998

En este mes y en los siguientes, utilicemos todos 
estas guías de estudio para crear mejores versiones 
de nosotros mismos. Entonces, para el centenario del 
nacimiento de nuestra queridísimo Swami, estaremos 
preparados para ofrecer nuestras vidas a los pies de loto 
del Divino Maestro.

Om Sāi Ram, 
Comité de Estudios de las Escrituras de Śri Sathya Sāi

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/recognise-your-divine-identity
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/recognise-your-divine-identity
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/recognise-your-divine-identity 
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god  
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/recognise-your-divine-identity
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/recognise-your-divine-identity
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/your-thoughts-are-responsible-your-happiness-and-sorrow/?keyword=related+to+your+physical+body
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/your-thoughts-are-responsible-your-happiness-and-sorrow/?keyword=related+to+your+physical+body
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/offer-yourself-god


7108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

Bhagawan Śri Krishna, mientras impartía las sagradas 
enseñanzas del Bhagavad Gita, la Canción Celestial a 
Arjuna, que se encontraba perplejo y descorazonado 
ante la gran batalla de Kurukshetra, le bendijo con 
una revelación divina: 

Yadā yadā hi dharmasya glānir bhavati 
Bhārata

abhyutthānam adharmasya tad ātmanam 
śṛijāmyaham

Siempre que hay una decadencia del Dharma, oh 
Bhārata, y un surgimiento del adharma, entonces 
Yo Me encarno. (Bh. G., 4.7)

Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba también nos ha 
bendecido con una revelación similar en un discurso 
histórico del 23 de noviembre de 1968: 

“Para que puedan alcanzar la única meta de la 
vida humana, esto es, realizar lo Divino y conver-
tirse en Divino, el Eterno se ha limitado a sí mismo 
y ha venido en esta forma humana. Él revelará 
de nuevo los ideales de la vida y los restablecerá 
entre todos los hombres.”

En esta declaración histórica, nos recuerda que no 
sólo Él es la forma misma de lo Eterno, sino que todos 
los seres humanos son verdaderamente divinos. Este 
entendimiento o comprensión es un poderoso recor-
datorio de que nuestros pensamientos, acciones e 
interacciones pueden reflejar las virtudes superiores 
del amor, la compasión y la bondad. Cuando recon-
ocemos nuestra divinidad inherente, nos sentimos 
motivados para luchar por la integridad, la empatía 
y el servicio a los demás, fomentando un sentido de 
unidad y propósito en nuestras comunidades.

Para subrayar este objetivo de vida y ayudarnos a 
alcanzar su realización, Sathya Sāi Bāba explica 
amorosamente que las letras de la palabra Bāba 
significan Ser-Conciencia-Bendición-Absoluto*. 
Cantando repetidamente este Nombre al principio 
de la guirnalda de Sus 108 Nombres y reflexionando 
sobre su profundo significado, estamos seguros de 
realizar en última instancia nuestro verdadero Ser 
(Ātmā) como la forma misma de Ser-Conciencia-Bie-
naventuranza (Sat-Chit-Ānanda) y lograr la unión con 
el Señor Supremo.

Autorreflexión

1.	 ¿Qué haré para comprender mejor que soy un ser divino como todos los demás?

2.	 Ser-Conciencia-Bienaventuranza- ¿Cómo lo reflejamos en nuestro día a día?

1

Om Śri Bhagawan Sathya Sāi Bābāya Namaḥ
Saludos a Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba

*Nota del traductor: esta explicación se refiere a 4 palabras que en inglés inician con cada letra del nombre “Baba”: 
Being–Awareness–Bliss–Ātmā, en español Ser-Conciencia-Bendición-Absoluto.



8 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Trikālabādhyam Sathyam: “La Verdad permanece 
inalterable en las tres dimensiones del tiempo: pasado, 
presente y futuro”. Este es un dicho en sánscrito que 
Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba cita repetidamente en 
Sus discursos. Él también dice:

“Mi creación surge de la Verdad y se funde de 
nuevo en la Verdad, ¿hay algún lugar en el 
cosmos donde no exista la Verdad? Visualicen 
esta Verdad pura e inmaculada”.

La Verdad es Dios, y Dios es la Verdad: un estado 
profundo que encierra la esencia misma de lo divino. 
Pero, ¿cómo podemos llegar a comprender esta 
Verdad Divina? Swami se ha manifestado como la 
encarnación de la Verdad sin forma, guiándonos en 
este viaje espiritual. Eligió el nombre de “Sathya”, que 
significa Verdad, destacando Su papel como person-
ificación de este principio fundamental.

Buscar la Verdad va más allá de la mera comprensión 
intelectual; implica vivir en armonía con los princip-

ios de honestidad, integridad y amor. A medida que 
alineamos nuestros pensamientos y acciones con 
estos principios, despertamos lentamente a la real-
idad divina que reside en nuestro interior. En última 
instancia, a través de la devoción a Sathya, podemos 
quitar las capas de la ilusión y conectar con la Verdad 
profunda e inmutable que es Dios, experimentando 
la naturaleza divina que impregna toda la existencia.

Sathya Sāi Bāba vino entre nosotros y nos bendijo 
con Su Darśan (vista), Sparśan (tacto) y Sambhāshan 
(conversación), para ayudarnos a alcanzar la profunda 
comprensión de que la Verdad es nuestro propio Ser 
verdadero, y a experimentar la Dicha más elevada 
a partir de esta realización. Bāba encarna esta 
Bienaventuranza y nos recuerda constantemente 
que nosotros también somos este Absoluto, lo Eterno, 
la Verdad Única sin segundo.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo practicaré los principios de honestidad, integridad y amor para ayudarme a 
despertar a la realidad divina de mi Verdadero Ser?

2.	 El nombre sugiere que vivamos la VERDAD todos los días de nuestra vida. ¿Cuáles son 
los retos a la hora de expresar este ideal en el mundo actual?

2

Om Śri Sāi Sathya Svarūpāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es la forma misma de la Verdad.



9108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba enfatiza repetida-
mente la importancia de la Verdad (Sathya) y la Recti-
tud (Dharma) en Sus enseñanzas. Estos dos principios 
son los pilares de una vida virtuosa y son esenciales 
para el bienestar personal y social. Bāba anima a las 
personas a llevar una vida basada en la Verdad y la 
Rectitud, fomentando así el amor, la paz y la unidad 
en el mundo. Al encarnar estos principios, los individ-
uos no sólo elevan su propio viaje espiritual, sino que 
también contribuyen positivamente a la sociedad, 
promoviendo una cultura de integridad y compasión.

La verdad no es la mera ausencia de falsedad, sino un 
compromiso profundo con la pureza y la unidad de 

pensamiento, palabra y acción. Vivir alineado con la 
Verdad conduce a la paz interior y al crecimiento espir-
itual, ya que fomenta la autenticidad y la sinceridad en 
las relaciones e interacciones. La rectitud (Dharma), 
por su parte, se refiere a los deberes éticos y morales 
que uno tiene consigo mismo, con los demás y con el 
Universo. La adhesión a la rectitud es el único medio 
de cultivar la armonía y la justicia en la sociedad. Cada 
persona tiene un papel único en el orden cósmico y 
cumplir con la rectitud es crucial para el bien común. 
Y la expresión más elevada de la Rectitud es la Verdad: 
Satyānnāsti Parodharmaḥ, es decir, no existe Recti-
tud más elevada que la Verdad.

Autorreflexión

1.	 ¿Qué haré para reforzar mi compromiso con la pureza y la unidad de pensamiento, 
palabra y obra, y contribuir así al bien de la sociedad?

2.	 Si la Rectitud (Dharma) declina, esto lleva al hombre a que pierda su paz y su felicidad. 
¿Hasta qué punto es esto cierto? ¿Cómo podemos armarnos de valor para llevar una 
vida recta?

3

Om Śri Sāi Sathya Dharma Parāyaṇāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es totalmente devoto 

de la Verdad y la Rectitud



10 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba otorga todas las bendi-
ciones y encarna las cualidades de la compasión, el 
amor y la sabiduría. Tiene la capacidad divina de 
conceder bendiciones y cumplir deseos, lo que le 
convierte en una fuerza guía en los viajes espirituales 
de todos los que se han rendido a Él. Su papel como 
El que otorga está arraigado en el amor incondicio-
nal, que es Su esencia divina. Jesucristo dijo: “Pedid, 
y se os dará; buscad, y hallaréis; llamad, y se os abrirá”. 
(Mateo 7:7)

Bhagawan Bāba también asegura a todo el mundo 
que Él responderá a aquellos que Le busquen fervi-
entemente. Él anima a los individuos a acercarse a Él 
con sinceridad y devoción, asegurándoles que sus 
oraciones serán respondidas de acuerdo con su crec-
imiento espiritual más que con meros deseos mate-
riales. Enseña que las verdaderas bendiciones van 
más allá de la satisfacción física o material; abarcan la 
iluminación espiritual, la paz interior y la realización del 
Verdadero Ser. A través de sus numerosos discursos 
e interacciones con devotos, Él enfatiza que la última 

bendición es el despertar del Amor, que conduce 
a una comprensión más profunda del propósito de 
uno en la vida. “Les doy lo que me piden para que 
me pidan lo que he venido a darles, es decir, la Real-
ización misma”.

Esta perspectiva fomenta un viaje hacia una comp-
rensión más profunda de que la verdadera felicidad 
y la plenitud sólo proceden del interior. Los deseos 
materiales pueden servir como peldaños que nos 
conduzcan al anhelo superior de realizar nuestra 
unidad con el Universo y lo divino. La vida de Bāba 
demuestra la importancia del servicio a los demás 
como camino para recibir bendiciones. A través de 
diversas iniciativas benéficas y programas educativos, 
el legado de Sāi Bāba sigue vivo, ayudando a perso-
nas de todo el mundo. Así, como El que otorga todas 
las bendiciones, representa una profunda fuente de 
inspiración, recordando a todos que la verdadera 
realización proviene del amor, del servicio y de la 
búsqueda de la Verdad.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo me esforzaré por crecer en el amor incondicional, en mi esencia divina, y en 
ayudar a despertar el amor divino en los demás (la bendición suprema)?

2.	 ¿Podría pedirse una bendición en la que se desearan todas las oportunidades para 
servir simplemente a la humanidad? ¿Tendría sentido rezar por una bendición así?

4

Om Śri Sāi Varadāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que otorga todas las bendiciones



11108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

La trinidad de Sat-Chit-Ānanda (Ser-Conciencia-Bi-
enaventuranza) representa la naturaleza esencial de 
Brahman, la última realidad divina. Bāba tiene una 
manera especial de transmitir en lenguaje sencillo los 
conceptos filosóficos más elevados. Para ilustrar los 
profundos términos filosóficos anteriores, compara 
Sat con el agua y Chit con el azúcar; cuando los dos 
se mezclan el resultado es un jarabe dulce, es decir, 
Ānanda, Bienaventuranza.

Esta bienaventuranza no es una emoción pasajera, 
sino una alegría profunda y duradera que surge de la 
conciencia del verdadero ser. Bāba es la encarnación 
de este Ser Verdadero, Sat. Él es también el Puru-
sha, la Conciencia universal que trasciende las iden-
tidades individuales y las formas físicas. Purusha es la 

esencia inmutable y eterna que atestigua y observa 
inafectado las fluctuaciones del reino material de 
Prakriti. El famoso himno Purusha Sūktam del Rig 
Veda comienza con un verso que Swami cita repeti-
damente en Sus discursos: Sahasraśīrṣā puruṣaḥ, 
sahasrākṣaḥ sahasrapāt, que se traduce como: 
“Purusha tiene mil cabezas, mil ojos y mil pies”.

Todos los seres son una manifestación del Ser 
Cósmico. Por eso Bāba dice: “Con quienquiera que 
te encuentres, te encuentras Conmigo”. Verle en 
todos como el Satpurusha es el medio para cultivar 
un sentido de compasión, amor y servicio hacia toda 
la humanidad. La separación es una ilusión. Tratar a 
los demás con respeto y amor es el camino directo 
hacia la realización de la unidad de todos

Autorreflexión

1.	 ¿Qué haré para cultivar mi sentido de la compasión, el amor y el servicio a la humanidad, 
y así verme a mí mismo y a todos como encarnaciones de lo Divino?

2.	 ¿Cómo influye en nuestro día a día la conciencia de que Sāi todo lo penetra y está 
cósmicamente presente en todas partes?

5

Om Śri Sāi Satpurushāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es el Verdadero Ser Cósmico



12 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

A menudo se hace referencia a Bhagawan Śri Sathya 
Sāi Bāba como Sathyaguṇātmā, un término sánscrito 
que significa “la encarnación de todas las cualidades 
de la Verdad”. El término Sathyaguṇa destaca los 
atributos de verdad, integridad, paz, amor y morali-
dad, cualidades que definen su filosofía y el camino 
que animó a todos a abrazar. En el centro de sus 
enseñanzas está el principio de la Verdad. La verdad 
no es un mero ideal moral, sino un principio divino 
fundamental que sustenta tanto al Universo como a 
la existencia humana.

La vida de Bāba es un testimonio del poder de vivir 
con autenticidad y transparencia, promoviendo un 
estilo de vida basado en la honestidad y la sinceri-
dad. Nos recuerda el antiguo śloka del texto sagrado 
del Manusmṛiti: Sathyam bruyāt priyam bruyāt; 

na bruyāt sathyam apriyam, que significa “Habla 
la verdad, habla de manera agradable; no digas la 
verdad de manera desagradable”.

El aforismo recalca el equilibrio entre veracidad y 
compasión en la comunicación, sugiriendo que la 
forma en que transmitimos nuestros mensajes 
puede tener un impacto significativo en los demás. 
Sirve como guía para una comunicación auténtica 
y responsable, en la que la intención no es simple-
mente transmitir información objetiva, sino alimen-
tar las relaciones a través de un enfoque reflexivo y 
amoroso. Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba puso gran 
énfasis en una vida de conducta ética, en la integri-
dad, compasión y paz. La tranquilidad interior de una 
mente en paz es esencial para lograr el bienestar y la 
paz de la sociedad.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo practicaré hablar siempre con las cualidades de la auténtica compasión y la 
verdad, y así promover la paz en mi familia y en la sociedad?

2.	 Swami es una encarnación de todas las cualidades Divinas. Swami reside en todos 
nosotros. Esto implica que nosotros también debemos ser una encarnación de todas 
Sus cualidades Divinas. ¿Cómo sabemos que nos hemos imbuido de estas cualidades 
divinas?

6

Om Śri Sāi Sathyaguṇātmane Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que encarna todas las cualidades de la Verdad



13108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

La palabra Sādhu significa bueno, virtuoso, honesto, 
alguien que lleva una vida recta e infalible. Bāba ha 
venido a proteger a todos los que siguen el camino 
recto y asegura su bienestar. Hace miles de años Śri 
Krishna dijo en el Bhagavad Gītā:

Paritrāṇāya sādhūnām 
vināśāya ca dushkṛtām

Dharma samsthāpanārthāya 
sambhavāmi yuge yuge

Para la protección de los sadhus, la destrucción 
de la maldad y el establecimiento de la Rectitud 
(Dharma), Yo nazco edad tras edad. (Bh. G., 4.8).

En este Kali Yuga Él ha venido de nuevo en la forma de 
Sathya Sāi y asegura a todas las personas nobles que 
sus vidas están bajo Su amoroso cuidado. A menudo 
afirmaba que la gracia divina se concede a aquellos 
que buscan seriamente la verdad y viven en conso-
nancia con ideales más elevados. A través de sus 
numerosas iniciativas humanitarias, demuestra su 
compromiso de elevar a todos los individuos, espe-
cialmente a aquellos que encarnan cualidades nobles.

Autorreflexión

1.	 ¿Cuáles son mis ideales superiores y mis cualidades nobles, y cómo los pondré en prác-
tica para difundir la prosperidad espiritual y mundana?

2.	 ¿Qué ajustes debemos hacer en nuestra vida para dedicar más tiempo y energía a los 
ideales de proteger a los sadhus, destruir la maldad y establecer la Rectitud (Dharma)?

7

Om Śri Sāi Sādhu Vardhanāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que fomenta y protege a todas las personas 

virtuosas y piadosas



14 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba ha declarado: “Mi 
tarea no es meramente curar, consolar y eliminar 
la miseria individual, sino que es algo mucho más 
importante. Mi tarea principal es el Establecimiento 
del Dharma (Dharma Sthāpana), el Fomento de los 
Sabios (Vidvān Poshaṇa) y la Protección de los Vedas 
(Veda Samrakshaṇa)”.

Sathyam Śivam Sundaram, Vol. 2

Sathya Sāi ha venido a restablecer la forma correcta 
de vivir guiando a las personas hacia una compren-
sión más profunda de su propósito, animándolas 
a elevarse por encima de la búsqueda de la mera 
comodidad y a abrazar ideales elevados. Destacó que 
la verdadera realización no proviene de las posesiones 

materiales. sino de fomentar la compasión, la integri-
dad y el altruismo.

Allí donde muchas personas nobles sufren debido 
a la erosión de los valores humanos fundamentales, 
la misión de Sathya Sāi Bāba sirve de faro de esper-
anza. Ha inspirado a innumerables personas a recu-
perar su fuerza interior y vivir una vida arraigada en 
el amor y el servicio. Al abogar por el retorno a una 
vida ética, recordó a la humanidad que la esencia 
de la vida reside en cultivar las virtudes y crear una 
sociedad justa, elevando así el espíritu de todas las 
almas nobles (sādhujanas) que buscan el camino de 
la verdad y la justicia.

Autorreflexión

1.	 ¿Qué haré para recuperar mi fuerza interior y vivir cada día con compasión amorosa y 
servicio desinteresado, fomentando así una sociedad más noble y armoniosa?

2.	 Uno de los propósitos de Swami es fomentar y guiar a las almas nobles. Puesto que 
Swami está en cada uno de nosotros, la aspiración debería ser asegurar que nosotros 
también, en primer lugar, nos volvamos conocedores de Sus enseñanzas y luego viva-
mos vidas ejemplares para que otros puedan emularnos. ¿Qué reto supondría esto?

8

Om Śri Sāi Sādhujana Poshaṇāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que fomenta y guía a todas las personas nobles



15108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

Sathya Sāi habita en cada ser y encarna la esencia 
divina que trasciende la identidad individual. Posee 
un conocimiento íntimo de la vida de cada persona. 
A lo largo de Su vida, Bāba ha demostrado este 
profundo conocimiento revelando secretos profun-
dos y ocultos a las personas que buscaban Su guía. 
Numerosos devotos relatan experiencias en las que, 
durante una interacción personal, Bāba les comunicó 
percepciones personales que nadie, excepto ellos 
mismos, conocían previamente. Esta capacidad de 
dirigirse a los pensamientos y sentimientos más ínti-
mos de las personas demuestra Su Omnisciencia e 
inspira fe entre todos.

Su omnipresencia, omnisciencia y omnipotencia le 
permiten ofrecer guía y apoyo a quienes lo necesitan. 
Su consejo es un faro de luz que guía a las personas 
lejos de circunstancias desfavorables y hacia caminos 
de paz y plenitud. Innumerables testimonios detal-

lan como los consejos de Bāba ayudaron a la gente a 
superar crisis, resolver conflictos y tomar decisiones 
cruciales en sus vidas. Al encarnar las cualidades de 
un verdadero guía espiritual, Sathya Sāi fomenta una 
sensación de seguridad y tranquilidad, recordando a 
sus seguidores que nunca están solos en sus luchas 
y que Su apoyo divino está siempre a su disposición.

Frecuentemente cita el verso “Yad vijñānena sarvam 
vijñātam bhavati” (Saber aquello por lo que todo lo 
demás se hace conocido) como la declaración del 
Śruti, el Veda. A través de esta cita, Él anima a todos 
a buscar el conocimiento del Absoluto, que otorga 
el conocimiento de todas las cosas. Al hacerlo, nos 
recuerda que la cualidad de saberlo todo no es exclu-
siva de Él, sino que es un derecho inherente a todos 
los individuos, ya que su verdadera esencia es el Ser 
Divino, que es Uno con la Divinidad de Bāba.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo profundizaré mi conciencia de que soy Uno con la Divinidad-Amorosa-en-Todo, 
sin separación, y así experimentar directamente el mayor de todos los conocimientos?

2.	 ¿Cómo puedo leer mejor las Escrituras con la plena intención de impregnarme de un 
mayor significado para poder reorientar mi vida?

9

Om Śri Sāi Sarvajñāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es El que todo lo sabe



16 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Uno puede contemplar sinceramente el hecho de 
que Sāi es querido por todos. Pere hay miles de perso-
nas que no han tenido ninguna interacción física 
con Sathya Sāi Bāba ni le han visto en persona. Sin 
embargo, su devoción y voluntad de transformarse en 
individuos de conciencia superior es notable. ¿Qué les 
motiva en este viaje espiritual de descubrimiento? Es 
el amor incondicional más puro de Bāba el que enci-
ende el impulso de convertirse en seres humanos de 
amor y verdad.

Śri Sathya Sāi Bāba declara: “Debo decirles que la 
adhesión total a la verdad, el desinterés absoluto, 
la universalidad y la efusión espontánea de amor 
sólo pueden verse en Sāi y en ningún otro lugar. 

Sāi no tiene ni un ápice de interés propio. Sāi no 
tiene motivo. Sāi trata a los aspirantes espirituales 
(sādhakas) según su merecimiento. Sāi continuará 
amando incluso a aquellos que Le injurian. Sāi no 
olvidará a nadie, aunque ellos olviden a Sai”.

–Śri Sathya Sāi Baba 
25 de diciembre de 1984

Como Swāmi se dirige a nosotros como Encarna-
ciones del Amor, tenemos que esforzarnos sincer-
amente por despojarnos de la identificación con el 
cuerpo y la mente e indagar los límites autoimpuestos 
que nos impiden ser nuestro verdadero Yo. A medida 
que intensificamos más nuestra incesante Auto inda-
gación, más nos acercamos a nuestro Ser y expresa-
mos la pureza y el desinterés en la vida.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo puedo desarrollar mi capacidad natural de derramar amor y alegría hacia todos 
y, de este modo, experimentar mi Verdadero Ser como una Encarnación del Amor?

2.	 ¿Cómo puedo, en mi vida, aumentar mi órbita de amor para incluir a tantas personas 
como pueda, especialmente a las que me desagradan, para que sigan siendo queri-
das para mí?

10

Om Śri Sāi Sarva Jana Priyāya Namaḥ
Om Śri Sāi Sarva Jana Priyāya Namaḥ Saludos a Śri 

Sāi, Aquel que es querido por todos



17108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

El profesor Kasturi afirma: “Bāba es el Ídolo o símbolo 
de todos los Śaktis (poderes). Es ensalzado por este 
Nombre, la encarnación de Ichcha Śakti, Kriya Śakti 
y Jñāna Śakti, la energía Volitiva, la energía que Actúa 
y la energía que Sabe. Bāba es la reserva infalible de 
estas tres, de la que todos los seres se abastecen. Así 
pues, Él es Sarva Śakti Mūrti, encarnación de todos 
los poderes. El motivador de la voluntad, la acción y el 
pensamiento, es Él y ningún otro. Bāba guía la volun-
tad, da forma a la acción y formula el pensamiento”.

Guirnalda de 108 gemas preciosas

Una de las antiguas escrituras tamiles “Thiru- 
vasagam” afirma que sólo con la gracia de Dios se 
puede adorar a Dios. En muchas ocasiones, Swāmi 
declara claramente que debemos buscar la gracia 
de Dios, ya que sirve como una línea directa con Dios 
cuando estamos en necesidad de Él.

Como los seres humanos somos la corona de la 
creación, estamos dotados de una enorme cantidad 
de poder, inteligencia y discernimiento. Por efecto, 
somos divinos. Sin embargo, debido a la identifi-
cación con la mente y el cuerpo, tendemos a utilizar 
mal las facultades proporcionadas por Dios. Como 

estamos estimulados por los sentidos y los impulsos, 
tendemos a utilizar los tres poderes, a saber, el poder 
de la Voluntad (Iccha śakti), la Acción (Kriya śakti) y 
el Conocimiento (Jñāna śakti) de maneras impropias 
de nosotros, los humanos.

Swāmi nos aconseja “Tienen tres grandes poderes: 
el poder de la Voluntad (Iccha śakti), el poder de 
la Acción (Kriya śakti) y el poder del Conocimiento 
(Jñāna śakti). Dirijan los tres hacia Dios; Deséenlo, 
Sírvanlo y Conózcanlo. No dejen que los sentidos y las 
emociones huyan con ustedes a cuestas. Mantén-
ganlos bajo control. Pongan delante de ellos la meta 
de Dios. Si sus emociones les prescriben una direc-
ción, guíenlas en la dirección contraria; esa es la 
manera de contrarrestar su maldad.”

–Śri Sathya Sāi Bāba 
septiembre de 1972

Cuando los tres poderes se dirigen hacia Él, se utili-
zan para lo más elevado. Cuando dirigimos todas 
nuestras energías hacia Él, empezamos a conver-
tirnos en Él, perdiendo todo el egoísmo y las limita-
ciones. Comenzamos a reconocer la chispa divina en 
nosotros, y nuestra conducta y comportamiento se 
ajustan a nuestra verdadera naturaleza, Sāi.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo dirigiré el poder de mi Voluntad, Acción y Conocimiento hacia Dios y así empezar 
a reconocer la chispa Divina en mí mismo como mi verdadera naturaleza?

2.	 Nosotros también estamos dotados de cualidades y poder divinos. ¿Qué poder divino 
tenemos y cómo podemos reconocerlo y acrecentarlo cada día?

11

Om Śri Sāi Sarva Śakti Mūrtaye Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es la encarnación de todos los 

poderes divinos

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/sea-saw/
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/sea-saw/


18 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

El profesor Kasturi afirma: “Todas las manifesta-
ciones de la Divinidad se subsumen en la forma y el 
nombre de Śri Sathya Sai; ...Swāmi declara: ʻYo soy el 
adorado en todos los lugares de culto. Acepto todas 
las oraciones, todas las ofrendas hechas en todos los 
Yajnas.̓  Bāba declara: ʻNo se dejen engañar por Mi 
descendencia y compasión que Me hace moverme 
entre ustedes como uno de ustedes mismos y 
confundirme con humano. Yo soy Sarva-Devatā 
Svarūpa. Todas las manifestaciones de la Divinidad 
no son sino miembros y parte de esta forma Sathya 
Sāi ʼ”.

Guirnalda de 108 gemas preciosas

Uno de los atributos o cualidades más comunes que 
se atribuyen a Dios es la capacidad de aceptar la 
entrega de los devotos. Este concepto de entrega 
proviene de la mentalidad dual de que Dios y el 
devoto están separados. Como seres espirituales, es 
nuestra responsabilidad ir más allá de esta identifi-
cación dual y contemplar la verdad espiritual de la 
Unidad. Bhagawan afirma:

“Esta palabra entrega, ha sido malinterpretada 
y la gente promueve la ociosidad en nombre de 
la entrega. Pensamos que nuestra mente, pens-
amiento y cuerpo se han rendido al Señor.

De hecho, esto no es verdad y va en la direc-
ción de engañar al Señor. Nos comprometemos 
a engañar al Señor. Su mente no está bajo su 
propio control y en tales circunstancias, ¿cómo 
pueden retenerla y entregársela al Señor? No 

tienen control sobre su propio cuerpo. Si tienen 
un pequeño corte, la sangre sale de su cuerpo y 
corren al médico pidiendo una venda. Si este es 
su cuerpo y si tienen completo control sobre él, 
¿por qué no son capaces de controlar la salida 
de la sangre? En este contexto, decir que han 
entregado su mente y su cuerpo al Señor es una 
afirmación falsa.

La palabra “entrega” transmite que hay alguien 
que da y alguien que acepta y que se están 
entregando a alguien. Hay un sentimiento de 
dualidad implícito en esta palabra entrega. Un 
hombre con una mente dual está medio ciego. 
Así, mientras permanece con este pensamiento 
dual, ¿cómo puede reconocer el aspecto no dual? 
El verdadero significado de la entrega es el recon-
ocimiento del hecho de que en todos y en todas 
partes Dios está presente. El reconocimiento de 
la presencia de Dios en todas las almas individ-
uales es el verdadero significado de la palabra 
entrega”.

Lluvias de verano, mayo de 1974

Swāmi declara: “Rendirse significa ofrecerlo todo a la 
Divinidad y abandonar la idea de separación entre 
uno mismo y la Divinidad. No puede haber verdadera 
entrega si hay un sentido de separación. Se debe 
tener la convicción de que es el mismo Divino quien 
mora en todos los seres”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
6 de octubre de 1992

Autorreflexión

1.	 ¿Qué haré para darme cuenta de que soy una chispa eterna de la Divinidad, una mani-
festación de la Divinidad, no separada ni diferente de Sāi Baba?

2.	 Puesto que se declara que Saāmi es el Señor de todo ¿no es imperativo que seamos 
conocedores de todas las religiones y tengamos fe en todos los caminos?

12

Om Śri Sāi Sarveśāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es el Señor de todo

https://saispeaks.sathyasai.org/discourses/?collection=Summer%20Showers%201974
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/spiritual-basis-dashara-festival/


19108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

Para que nos liberemos de la servidumbre de los 
apegos mundanos, Bhagawan Bāba nos aconseja 
con una bella analogía:

“Hay una pequeña historia. En este país, algunas 
personas tienen la tradición de atrapar monos. 
Lo que hacen es coger una olla grande con una 
boca estrecha y poner algo atractivo en esa 
olla. Ponen la olla donde se mueven los monos. 
El mono mete fácilmente la mano en la olla de 
barro. El mono mete en la mano el material que 
hay en la vasija apretándolo. Su puño se llena de 
ese material y el puño se agranda y se bloquea. 
El mono no puede sacar la mano. El mono piensa 
entonces que alguien dentro de la olla está agar-
rando su mano. No hay nadie dentro de la olla 
agarrando la mano. Lo que sostiene la comida 
dentro de la olla es la mano del mono. En el 
momento en que pueda soltar lo que tiene en la 
mano, la mano puede salir de ella. Pero el mono 
no se da cuenta de esto”.

De la misma manera, esta enorme olla del 
mundo tiene lo que podría llamarse una boca 
egoísta. Entramos en esta olla a través de esta 
boca egoísta del mundo con el fin de satisfacer 
nuestros deseos. Por esa razón, quedamos atra-
pados en ella. Si simplemente renunciamos a lo 
que hemos atrapado, entonces no hay esclavi-
tud. Esto se llama vairagya. Vairagya no significa 
abandonar tu casa, renunciar a tu mujer y a 
tus hijos e irte al bosque. Hacer un intento por 
disminuir tus deseos se llama vairagya. Esto 
también se ha descrito diciendo que menos 
equipaje y más comodidad hacen que viajar sea 
un placer. Si podemos disminuir el equipaje de 
los deseos, entonces nuestro viaje de la vida se 
convertirá en un placer”.

Curso de verano, 1977

Autorreflexión

1.	 ¿Qué deseo(s) elegiré disminuir o limitar para poder ser libre de disfrutar del viaje de 
mi vida y experimentar mi esencia plena como ser Divino?

2.	 ¿Cuál es la importancia y el papel del vairagya en la espiritualidad?

13

Om Śri Sāi Sarva Sanga Parityāgine Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que ha renunciado a todos los 

apegos mundanos

https://saispeaks.sathyasai.org/discourses/?collection=Summer%20Showers%201977


20 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Bhagawan Bāba afirmó repetidamente que el mora-
dor interno de todos los seres es Dios. Nos anima a 
comprender y ser conscientes de la Unidad basán-
dose en este principio. Swāmi siempre se dirige a 
nosotros como encarnación del Ser divino. Además, 
afirma:

“En primer lugar, deben comprender que Dios es 
omnipresente. No hay lugar en el que no encuen-
tren a Dios. La esencia de las enseñanzas de 
todas las escrituras es que Dios está presente en 
todas partes. Por su ignorancia, algunas personas 
argumentan que Dios está limitado a un lugar 
en particular. Es imposible que alguien pueda 
describir a la Divinidad en toda su extensión. Dios 
es uno, pero la gente puede describirlo de varias 
maneras dependiendo de sus sentimientos. 
La Divinidad es una. Es un signo de ignorancia 
dividir a Dios en nombre de la religión y limitarlo 
a un nombre y forma particular. Dios es ilimit-
ado e infinito. Él es Sarvān- taryāmi (el Motivador 
Interno que todo lo sabe). Él es Sarva-bhūta-an-

tarātmā (morador de todos los seres). ¿Cómo 
puede alguien describir semejante Divinidad? 
Dios está presente en todos en la forma del Ser 
Divino (Ātmā). Desarrollen tal Autoconfianza y 
espíritu de unidad”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
23 de mayo de 2005

El profesor Kasturi se refiere a una declaración que 
Bāba dijo sobre Su naturaleza a un devoto.

Cuando alguien le preguntó: “¿Cuál es ese poder que 
posees por el que eres capaz de leernos como a un 
libro?”. Bāba respondió: “Esto no es un poder que 
me haya ganado; este no es un poder que use en 
ocasiones específicas; esta es Mi propia naturaleza. 
Yo no ̒ entroʼ en tu mente, y ̒ descubroʼ todo lo que allí 
se oculta y te lo ̒ reveloʼ; Yo estoy siempre ahí; Yo soy el 
motivador de todas las mentes. No puedes pensar, 
sentir o actuar sin que Yo sea consciente de ello”.

Guirnalda de 108 piedras preciosas

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo alimentaré mi capacidad de experimentar la presencia Divina en todos y en 
todo, en todas partes, en cada momento?

2.	 ¿Cómo puedo ser consciente de mi Ser cuando me relaciono con las personas y las 
circunstancias en todo momento?

14

Om Śri Sāi Sarvāntaryāmine Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es el Morador de todos los seres

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/develop-spirit-oneness



21108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

El profesor Kasturi afirma: “Mahimā significa gloria. Su 
gloria se presencia por receptores agradecidos cada 
momento en cada tierra. Él es único entre todas las 
manifestaciones Divinas. Él es libre. Él es pleno”.

Guirnalda de 108 gemas preciosas

Si observamos la vida de Swāmi y la contemplamos 
para imbuirnos de Sus ideales en nuestras vidas, 
es evidente que Bāba cumple lo que dice. En otras 
palabras, hay absoluta pureza y unidad de pens-
amiento, palabra y obra. Hay disciplina absoluta en 
Su comportamiento. Se comporta de acuerdo con 
la verdad que proclama. La verdadera naturaleza 
de Bhagawan Baba, que es amor incondicional, se 
expresa en Sus pensamientos, palabras y actos. Él 
es totalmente desinteresado. Swāmi nos aconseja 
“Eliminen la inquietud que prevalece en la socie-
dad y establezcan la paz y la bondad practicando 
la pureza y la unidad de pensamiento, palabra y obra 

(trikāraṇa śuddhi). Dondequiera que miren en este 
mundo, la ley y el orden brillan por su ausencia. Para 
revivir y establecer la ley y el orden en el mundo, prac-
tiquen la Verdad y la Rectitud, Sathya y Dharma”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
24 de julio de 1996

Si examinamos para ver qué nos impide ser nues-
tro verdadero Ser, descubriremos que se debe a 
la inquietud de la mente y a la falta de unidad de 
pensamiento, palabra y obra. La mente está inqui-
eta porque asume la autoría de las acciones. Debido 
a la identificación con la mente, sentimos la sepa-
ración. Cuando nos convencemos firmemente de 
nuestra verdadera naturaleza, la mente se calma y se 
convierte en un instrumento del Ser. Cuando la mente 
se calma, el cuerpo y los sentidos también se calman. 
Por lo tanto, la pureza y la unidad de pensamiento, 
palabra y obra se logran cuando somos verdadera-
mente conscientes de nuestro verdadero Ser.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo celebraré la gloria y la grandeza de esta Divinidad encarnada en mí mismo, en 
los demás e incluso en cada pulso de energía en toda esta creación?

2.	 ¿Cómo puedo vivir Su mensaje en cada momento de mi vida?

15

Om Śri Sāi Mahimātmane Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es la Grandeza personificada

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/sathya-and-dharma-are-natural-attributes-man


22 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

El profesor Kasturi dice: “Maheśvara es otro nombre 
de Śiva, que significa que es Auspicioso o abundante 
en favores. Maheśvara también significa el Dios 
Supremo, el Soberano de todos los Dioses. Puesto 
que Bāba ha declarado graciosamente que Él es 
Sarva-Devata-Svarūpa (todos los nombres y formas 
son Suyos), Visva-virat-Svarūpa (la forma Cósmica), Él 
es indudablemente Maheśvara Svarūpa”.

Guirnalda de 108 gemas preciosas

Swāmi había bendecido a muchos de Sus devotos 
con diversas visiones de Él apareciendo en muchas 
formas de divinidad. Expresó Su divinidad a Sus 
devotos como una forma de fortalecer su fe en Dios, 
proporcionar consuelo y por muchas otras razones. 
Todos estos son testimonios de Su verdadera natu-
raleza. Swāmi también ha declarado que todos 
nosotros somos encarnaciones de la divinidad. Cita 
las antiguas escrituras y proporciona una compren-

sión de lo que significan a un nivel más profundo y 
práctico.

Bhagawan declara: “En aquellos días, la población 
del mundo era de miles de personas. Considerando 
a cada uno de ellos la forma de Dios, se declaró: 
Sahasra sheersha purusha (el Ser Supremo tiene 
mil cabezas y cuerpos). Con el paso del tiempo, la 
población pasó de miles a lakhs y de lakhs a crores. 
Se decía que Dios es mukkoti devata swarupa, es 
decir, que tiene la forma de tres millones de seres. 
Hoy la población mundial ha aumentado a casi 600 
millones. Todas son formas de Dios”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
11 de abril de  2003

En otras palabras, toda la creación, incluidos los seres 
humanos, los animales, los insectos y todo ser, es una 
manifestación de Dios.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo puedo dedicar tiempo a contemplar cómo cada ser y cada cosa, es una mani-
festación de Dios, y abrir mi corazón a la Divinidad que existe en toda la creación?

2.	 ¿Cómo puedo aportar valor y excelencia a todo lo que hago?

16

Om Śri Sāi Maheśvara Svarūpāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que es la forma misma del Señor Supremo

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/rama-navami-discourse
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/rama-navami-discourse


23108 ESPEJOS PARA CONOCERSE A SÍ MISMO

El profesor Kasturi afirma que “Parthi es el nombre 
de la aldea donde el Avatar Sathya Sāi ha morado y 
donde Bhagawan Śri Sathya Sāi Bāba ha centrado Su 
misión. Puttaparthi (putta- montículo de serpientes) 
también puede referirse al cuerpo humano donde 
moran las seis cobras venenosas: deseo, ira, codicia, 
apego, orgullo, envidia. Si en cada uno de nosotros 
se manifiesta lo Divino, entonces estamos salvados, 
pues nos convertimos en Praśānti Nilayam”.

Guirnalda de 108 gemas preciosas

La anterior analogía es una profunda reflexión sobre 
el camino de la Autorrealización. Cuando no se 
invoca la conciencia de lo Divino, nuestra mente y 
nuestro cuerpo tienden a no cultivarse. Aunque la 
gracia divina es abundante y está disponible para 
todos, tendemos a darla por sentada. Una vez que la 
gracia divina se nos hace consciente, comenzamos a 
transformarnos tanto externa como internamente. El 
lugar elegido por Śri Sathya Sāi Bāba para Su misión 
se transformó en un hermoso lugar de interés para 

muchos en todo el mundo, y a única razón de ello era 
la presencia física de la Divinidad.

Bhagawan Bāba declaró “¿Entonces quién provoca el 
mal y el bien? Nosotros mismos, es la respuesta. La 
lluvia cae por igual en la tierra arada y en la no arada. 
Sólo la tierra arada se beneficia de ella. Las nubes no 
tienen la culpa. La culpa es del ocioso ignorante que 
deja la tierra en barbecho. La gracia de Dios está 
siempre a mano, no tiene “más o menos”, ni altibajos. 
La aprovechamos, más o menos, y la usamos para 
nuestro bien”.

Sathya Sāi Vahini, Capítulo 12

Una vez comprendida la conciencia de lo divino, 
nuestro deber es superar las seis cualidades nega-
tivas internas para que la verdadera naturaleza, la 
Divinidad, brille a través de la mente y el cuerpo. El 
enfoque o proceso holístico conduce al cese de la 
identificación de mente y cuerpo, y se manifiesta el 
verdadero Ser.

Autorreflexión

1.	 ¿Qué debo hacer para reducir los deseos de mi personalidad -que, si no se satisfacen, 
pueden conducir a la lujuria, la ira, la avaricia, el apego, el orgullo y el odio- y liberarme 
así para experimentar mi Divinidad inherente?

2.	 Puttaparthi significa “la tierra de los hormigueros”. El nacimiento de Swāmi la trans-
formó en un cielo en la Tierra. Del mismo modo, ¿cómo puede mi nacimiento dar 
también más luz y paz al lugar y a la gente donde nací y vivo?

17

Om Śri Sāi Parthi Grāmodbhavāya Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que nació en la aldea de Puttaparthi

https://saispeaks.sathyasai.org/discourses/index/sri-sathya-sai-vahini


24 108 NOMBRES DE BHAGAWAN SRI SATHYA BABA

Según el profesor Kasturi, Bhagawan Bāba ha dicho, 
la Avataridad sucede en un lugar que es seleccionado 
por su potencia para irradiar el mensaje y su destino 
histórico.

Guirnalda de 108 piedras preciosas

Como explica el nombre divino anterior, una vez que la 
Divinidad se instala en un lugar, ese lugar se convierte 
en lugar de reverencia y adoración. El mismo enfo-
que puede aplicarse a la mente y el cuerpo humanos. 
Cuando se comprende el Ser, nuestras vidas se 
vuelven verdaderas y verdaderamente Divinas. La 
perspectiva de la vida cambia para mejor. Se trans-
forma del egocentrismo al altruismo.

Bāba declara: “El Creador ha dotado al hombre de 
numerosas cualidades maravillosas. Además de las 
seis virtudes mencionadas anteriormente el hombre 
también tiene vicios. Lo opuesto a las seis virtudes 
son el deseo (kāma), la ira (krodha), la codicia (lobha), 
el apego (moha), el orgullo (mada) y la envidia 
(mātsarya). Se conocen como los seis enemigos del 
hombre. Son parte de la creación. La mente es la 
dueña de estos vicios. El hombre trata de entrenar 
la mente para superar estos vicios. Pero esto no es 
fácil para todos. La razón es que al no ser consciente 
de cómo controlar la mente, el hombre se convierte 
en una presa fácil de sus caprichos. Todo el mundo 

debe esforzarse por descubrir la manera de utilizar la 
mente en cualquier situación, en cualquier momento 
y en cualquier circunstancia”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
25 de deciembre de 1997

Swāmi afirma además “De hecho, ¿dónde está la 
Luna? No en el cielo distante. Nuestra mente misma 
es la Luna. Somos incapaces de ganar control sobre 
la mente debido a estos seis enemigos internos que 
se interponen en nuestro camino. ¿No es un hecho 
que incluso la brillante luz de la Luna en una noche 
de Luna llena no es visible si las nubes se interponen 
en su camino? En el momento en que las nubes se 
alejan, la Luna es visible. Del mismo modo, tienen 
que hacer la repetición constante del nombre de Dios 
(nāmasmaraṇa) para alejar las nubes de estos seis 
enemigos interiores”.

–Śri Sathya Sāi Bāba 
7 de abril de 2006

Al igual que la aldea rural de Puttaparthi brilló cuando 
la Divinidad la eligió como lugar de nacimiento, nues-
tros corazones, mente y cuerpo también brillan una 
vez que tengamos conciencia de lo divino en nuestro 
interior. Entonces, cada uno de nosotros se convertirá 
naturalmente en un Praśānti Nilayam, esparciendo 
paz y dicha con sólo ser nosotros mismos.

Autorreflexión

1.	 ¿Cómo debo alimentar mi capacidad de paz incondicional -la paz interior que no 
depende de ninguna circunstancia externa- e irradiar esa paz día a día?

2.	 ¿Cómo me puedo sentir auspicioso y tener la creencia de que he nacido para un 
propósito divino?

18

Om Śri Sāi Parthi Kshetra Nivāsine Namaḥ
Saludos a Śri Sāi, que reside en la santa morada de Puttaparthi

https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/dedicate-your-lives-divine
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/experience-sweetness-rama-s-name
https://saispeaks.sathyasai.org/discourse/experience-sweetness-rama-s-name


Para una ortografía coherente de los nombres y términos filosóficos sánscritos, se ha utilizado 
ampliamente el Alfabeto Internacional de Transliteración del Sánscrito (IAST) a lo largo de esta 
Guía de Estudio, ya que permite al lector leer el texto sánscrito sin ambigüedad. Más infor-
mación sobre el IAST en este enlace.

https://en.wikipedia.org/wiki/International_Alphabet_of_Sanskrit_Transliteration


COMITÉ DE ESTUDIOS DE LAS ESCRITURAS DE Śri SATHYA SAI
©2024 ORGANIZACIÓN INTERNACIONAL Śri SATHYA SAI, TODOS LOS DERECHOS RESERVADOS

sathyasai.org

VERDAD

RECTITUD

AMOR PAZ

NO
 

VI
OL

EN
CI

A

https://sathyasai.org
http://sathyasai.org
https://sathyasai.org

